亲爱的弟兄姊妹，主内平安！我们今天的读经计划是出埃及记第14章。这一章圣经主要是在讲以色列人过红海，这是大家非常熟悉的一章经文。从这一章圣经中，我想着重来给大家分享五个重点，前四个重点就是对本章圣经所作的一个简单的分段和简单的解释，重点是在讲过红海的属灵教训。

**第一段**是【出14：1-8】，这一段简单的几节经文就给了我们一个对比，让我们看到法老的心刚硬，也是事先让我们看到上帝任凭他的心刚硬。如果不是上帝任凭他的心刚硬，早就让这些人死于前面的十灾中，他们还怎能返回呢？但上帝使他们存立，保守他们的性命，使他们还可以活着，并且以普遍的爱爱着他们，因此他们才能够继续不断地刚硬对抗上帝。

所以从1-8节就让我们看到，在上帝任凭法老的心刚硬的这一件事情上，一是让我们知道法老的心刚硬，他犯罪是出于自己，但同时也让我们看到上帝在罪人身上的主权，祂要怜悯谁，就怜悯谁；要任凭谁刚硬，就任凭谁刚硬。正如【箴28：14】所说的：“常存敬畏的，便为有福；心存刚硬的，必陷在祸患里。”法老就是一个刚硬的人，因此这就注定了他要在自己的罪中，在自己的刚硬中，陷在祸患里。

上帝以普遍的爱，以普遍的怜悯保守世人，其目的就是为了引领人悔改。可是从法老身上让我们看到罪人都是这样，如同保罗在【罗2：5】所说的：“你竟任着你刚硬不悔改的心，为自己积蓄忿怒，以致神震怒，显他公义审判的日子来到。他必照各人的行为报应各人。”

**第二段**：9-14节。从这一段中可以让我们看到，为以色列人争战的是耶和华自己。因为当埃及人追赶他们，在第10节：“法老临近的时候，以色列人举目看见埃及人赶来，就甚惧怕，向耶和华哀求。”尤其11节：“他们对摩西说：‘难道在埃及没有坟地，你把我们带来死在旷野吗？你为什么这样待我们，将我们从埃及领出来呢？”12节：“我们在埃及岂没有对你说过，不要搅扰我们，容我们服侍埃及人吗？因为服侍埃及人比死在旷野还好。”

可见这话他们不仅仅是在这个时候讲，而是在埃及曾多次讲过这样的话。他们每一次遭到埃及王对他们的欺压与迫害的时候，他们就把这个责任推给摩西，就埋怨他。

所以从以色列人身上我们能看到什么呢？就看到他们虽然经过了十次的神迹，他们亲眼目睹了、亲身经历了上帝是怎样以大能的手审判、刑罚了埃及人，并且保护了他们。可奇怪的是，他们到了这个时候，仍然对神以及神的仆人摩西所传讲的话没有信心。

那么从以色列人身上看到，总是没有一种信心，似乎是经历的神迹再多，都不能够给他们建立信心。主耶稣在【路17：17】对那洁净了十个长大麻风的人说：“洁净了的不是十个人吗？那九个在哪里呢？除了这外族人，再没有别人回来归荣耀与神吗？”

这就看得出，单单看到神迹的人并不能有感恩的心，而那真真正正能够有信心，依靠上帝而感恩的人，是那些在神迹中看到了行神迹的主，看到了神借着神迹怎么样惩罚了埃及人，救了他们的人。他们不是为得神迹而得神迹，乃是从神迹中能够借着这道看见拯救他们的那一位大能者。如果不能够看到这一点，他们就不会对基督有信心，也不会仰望、依靠基督，也不会感恩基督。

在出了埃及，目前在旷野的这些以色列人身上，是不是就看到了同样的情形呢？可是13-14节让我们看到上帝依然爱他们，并没有因为他们的埋怨而追究他们的责任，他们本来也应当像法老一样灭亡的。但是上帝爱了他们，正如祂对摩西说过的：“我要怜悯谁，就怜悯谁；要恩待谁，就恩待谁。”就这样的情形，就这样的一种属灵状况，然而却蒙了上帝那怜悯的爱。

在13-14节，神借着摩西对百姓说：“不要惧怕，只管站住！看耶和华今天向你们所要施行的救恩。因为你们今天所看见的埃及人，必永远不再看见了。耶和华必为你们争战，你们只管静默，不要作声。”

这句话是不是也是上帝在【创3：15】所应许的：“我又要叫你和女人彼此为仇，你的后裔和女人的后裔也彼此为仇，女人的后裔要伤你的头”？祂不是让我们争战，而是让我们相信那女人的后裔在为我们争战。

**第三段**就是15-20节，云柱和火柱就是他们的保护。昨天我们也稍微提过的，就是神借着云柱、火柱与他们同在。我们从云柱、火柱里能否看到就如同在第3章的异象里所看到的一样呢？在第3章的那异象里，是不是让摩西看到了耶和华的使者从荆棘里火焰中向摩西显现？【申33：16】称“耶和华的使者”，也就是女人的后裔，乃是那一位“住荆棘的上主”。

那么当他们出埃及后，神借着云柱与火柱与他们同在，那么能不能从云柱与火柱中也看到那一位住荆棘的耶和华、那女人的后裔也同样地住在云柱与火柱中。因此云柱与火柱与他们同在，就是那位女人的后裔借着云柱、火柱与他们同在，要保护他们。

现在法老的军兵有多少人呢？在【出14：7】说“有六百辆特选的车”。一般的军车有两到三位士兵，一个是驾车的，另外两个是准备战斗的。假如是三个军兵的话，那六百辆就有一千八百人。当这一千八百人要追赶他们的时候，那些手无寸铁的百姓如何争战呢？

就在这样一种上帝特别安排的环境之下，一方面是要在埃及全军身上彰显上帝的荣耀，让埃及人知道这一位上帝乃是耶和华。同时也让以色列人认识到，救他们出埃及的，常与他们同在的那一位就是耶和华，是他们的救赎主。

所以15节：“耶和华对摩西说：‘你为什么向我哀求呢？你吩咐以色列人往前走。’”摩西为什么哀求？摩西的哀求是因为他已经清楚地知道上帝如何安排，已经事先告诉了他。但是当这一位带领者在看到前面走投无路，在没有退路的情况下，他心里向神哀求。这一个“哀求”当然是指着摩西发自内心的一种默祷，也就是说在摩西一边作工的时候，一边有祷告的心伴随着他。这并不是说摩西没有信心，而是他借着祷告来仰望上帝。

所以上帝就吩咐摩西说：“你举手向海伸杖，把水分开，以色列人要下海中走干地。我要使埃及人的心刚硬，他们就跟着下去，我要在法老和他的全军、车辆、马兵上得荣耀。我在法老和他的车辆、马兵上得荣耀的时候，埃及人就知道我是耶和华了。”

所以这一位住荆棘的上主，与他们同在的那一位女人的后裔，现在就借着云柱、火柱来保护他们。

19节：“在以色列营前行走神的使者，转到他们后边去；云柱也从他们前边转到他们后面立住。在埃及营和以色列营中间有云柱，一边黑暗，一边发光，终夜两下不得相近。”所以神是这样以祂自己的大能、神迹奇事，在护理着、保守着祂的百姓以色列人，一次又一次地显明了神对祂所拣选的百姓的爱。

**第四段**就是21-31节，也就是以色列人过红海。21节说：“摩西向海伸杖，耶和华便用大东风，使海水一夜退去，水便分开，海就成了干地。以色列人下海中走干地，水在他们的左右作了墙垣。”

接下去的故事我们每一个人都很清楚、很熟悉，经过这样的一件大事的发生，31节：“以色列人看见耶和华向埃及人所行的大事，就敬畏耶和华，又信服他和他的仆人摩西。”

关于过红海的这一段历史，在圣经其他多处地方都有提到。如果我们能够参考其他地方提到的这一段历史，跟这个地方的圣经加以对照，也许能够帮助我们更好地理解。就比如在【尼9：6-12】就提到了，那一段圣经虽然很长，我们只读其中几句。

第6节说：“你，惟独你，是耶和华。你造了天和天上的天，并天上的万象，地和地上的万物，海和海中所有的。”这一开始所赞美的，就是起初创造天地的耶和华。然后继续不断地读下去，一直读到11节。圣经接着说：“你又在我们列祖面前把海分开，使他们在海中行走干地，将追赶他们的人抛在深海，如石头抛在大水中。并且白昼用云柱引导他们，黑夜用火柱照亮他们当行的路。”

从【尼9：6、11、12】是不是让我们看到了，他就把那一位创造天地的耶和华与救他们脱离埃及、过红海的耶和华连在了一起，并且创造天地的那一位耶和华也是借着云柱、火柱引领他们的耶和华。

诗篇136篇也是同样的思路，比如【诗136：1-9】，它就是歌颂、赞美那一位创造天地的耶和华。但是到了第10节的时候，它接着就说：“称谢那击杀埃及人之长子的，因他的慈爱永远长存。”又说：“他领以色列人从他们中间出来，因他的慈爱永远长存。”又说：“他施展大能的手和伸出来的膀臂，因他的慈爱永远长存。称谢那分裂红海的，因他的慈爱永远长存。他领以色列从其中经过，因他的慈爱永远长存；却把法老和他的军兵推翻在红海里，因他的慈爱永远长存。”

为什么每一句都加上“因他的慈爱永远长存”？这样地反复重复这一句话让我们看到，上帝就是以这样长阔高深的爱爱着以色列人，并且这一位上帝就是创造天地的上帝，也是救他们出埃及、过红海的上帝。

【诗78：13-15】说：“他将海分裂，使他们过去，又叫水立起如垒。他白日用云彩，终夜用火光引导他们。”不过在这里它不是用的“云柱”与“火柱”，而是说用“云彩”和“火光”。这样的用词就可以让我们思想那云柱、火柱就不能够以我们简单地理解，就好像是个柱子似的，那一定是彰显着上帝的慈爱的荣耀。

如果我们能够把创造天地的主与住荆棘中的上主，以及在云柱、火柱中的耶和华联系起来，那我们就知道这一位耶和华，祂就是指着【创3：15】的那女人的后裔，就是基督与祂的百姓同在。

所以【来11：24-26】论到摩西的时候，不是这么说吗？“摩西因着信，长大了就不肯称为法老女儿之子，他宁可和神的百姓同受苦害，也不愿暂时享受罪中之乐，他看为基督受的凌辱比埃及的财物更宝贵。”所以在以色列人中，那真正有信心的人都从这些神迹奇事中，从上帝的拯救与引领中认识了基督，正如摩西、亚伦一样。

**最后，第五点**，我在顺便纠正一下前面讲的一个错误，也就是在昨天我讲到以色列人在埃及满了四百三十年的那一天，耶和华带领他们出埃及，这四百三十年从何算起呢？我提到说是从约瑟下埃及到出埃及整整四百三十年。但今天我跟一位长老的交通中探讨了这个问题，在我们的交通中，他也提醒了我，这四百三十年不应该是从约瑟下埃及算起，应该是从神对亚伯拉罕的应许算起。

后来我就想到了【加3：17】，也就是保罗论到神与亚伯拉罕所立的约，提到说：“神预先所立的约，不能被那四百三十年以后的律法废掉，叫应许归于虚空。”那根据保罗的观点，他认为这四百三十年并不是从约瑟下埃及开始算起，应该是指着神对亚伯拉罕立下应许之时，直到在西乃山颁布律法，是四百三十年。而神借着摩西颁布律法，就是出埃及后不久，就在西乃山颁布了律法。

既然出埃及与颁布律法是同一年，那么保罗在【加3：17】所说的这个“四百三十年”就不应该是从约瑟下埃及时开始计算的，乃是指着神对亚伯拉罕应许说话的时候到出埃及时的这段时间。

上帝在什么时候，在什么地方应许亚伯拉罕的呢？就是在【创15：13-14】所说的：“你要的确知道，你的后裔必寄居别人的地，又服侍那地的人，那地的人要苦待他们四百年，并且他们所要服侍的那国，我要惩罚，后来他们必带着许多财物从那里出来。”

那我们今天读到了出埃及记第14章的时候，是不是看到上帝对亚伯拉罕所说的这话都一一应验了？所以说这四百三十年，这一个应许，也就是【创15：1-7】上帝给他的应许说：“你本身所生的才要称为你的后裔。”

虽然当时亚伯拉罕还不能理解，但在上帝的心意里就是指着以撒说的，并且说：“你向天观看，数算众星，能数得过来吗？”又对他说：“你的后裔将要如此。”亚伯兰信耶和华，耶和华就以此为他的义。也就是说当上帝把这一个应许告诉亚伯拉罕的时候，从那个时候就已经生效，从那一天开始，直到出埃及，整整四百三十年。

假如我们根据【加3：17】确定这四百三十年是从神应许亚伯拉罕，也就是创世记15章开始计算的话，我们来计算试试看这四百三十年能否解释得通。

上帝应许亚伯拉罕那一年，创世记15章记载亚伯拉罕年八十五岁。他生以撒是一百岁，这是十五年；以撒六十岁生雅各，相加起来是七十五年。然后雅各大约九十岁生了约瑟，这加起来是一百六十五年。而约瑟在埃及去世的时候是一百一十岁，这总共就有二百七十五年。然后就是摩西生下来到出埃及是八十年，如果再加上八十年，那就是三百五十五年。那距离四百三十年还差七十五年，这七十五年就应该是指利未的儿子哥辖生暗兰，以及到暗兰生摩西之间大概七十五年。

这样计算的话就非常清楚，如果四百三十年是指着这个意思，那还有另外一个难题，因为在【创15：13】说：“你要的确知道，你的后裔必寄居别人的地，又服侍那地的人，那地的人要苦待他们四百年。”

如果是从这一天算到出埃及四百三十年的话，不可能苦待他们四百年。因为从上帝应许亚伯拉罕这句话算起，到约瑟下埃及这期间就有一百八十二年。那么这一百八十二年如何解释？他们并没有下埃及，怎么可以说埃及要苦待他们四百年呢？若是苦待他们四百三十年的话，那这一百八十年如何解释呢？

如果能够确定这四百三十年是从对亚伯拉罕的应许算起的话，那我们现在就以那清楚的经文来思想这一百八十年又是什么意思呢？为什么神说埃及人苦待以色列人，包括着约瑟没有下埃及前的一百八十年呢？

所以我想我们今天看到出埃及记14章的时候，当我们不断地关注那一位住荆棘中的上主，在云柱、火柱中与他们同在的那女人的后裔。如果我们把眼光放在这一位女人的后裔基督身上，这个问题就迎刃而解。如果我们把眼光是放在受苦的是以色列人，那我们就遇到了难题。不论怎么样解释都有难题，但是我们回到基督面前的时候，所有的难题都能迎刃而解。

我们可不可以这样理解：当上帝对亚伯拉罕说“要苦待他们四百年”的时候，就其外表现象来看，受苦是以色列人，但是那真正受苦的乃是基督，因为基督就是教会的新郎，而教会就是祂的新妇。如果站在新郎与新妇的角度来看，可以说在这一个群体还没有出生的时候，在上帝应许亚伯拉罕的时候，神早已经爱了那将要来的“以色列”。因为在对亚伯拉罕的应许中，确认了祂所爱的“以色列”将要下埃及，在那里被欺压。

如同当你暗恋上一个女孩子，她还不知道你爱她的时候，你暗恋她，深深地爱着她，那么她所受的每一个苦，你看在眼里，就会痛在心里。所以在【创15：13】提到“要苦待他们四百年”，应该是指着那女人的后裔从上帝的应许就已经开始为以色列人，为祂的新妇，为祂自己的百姓在受苦。

所以当约瑟去世后不久，埃及人就欺压以色列人，而摩西逃到了米甸的旷野，因此祂就向摩西显现。在【出3：6-7】就说：“我是你父亲的神，是亚伯拉罕的神，以撒的神，雅各的神。”又说：“我的百姓在埃及所受的困苦，我实在看见了；他们因受督工的辖制所发的哀声，我也听见了。我原知道他们的痛苦。”

前面我就讲过，“我原知道”乃是他和他们一起受苦。当这一位基督从应许开始，与祂的百姓就一同受苦四百三十年。而出埃及的这一天，当祂的百姓、祂的新妇离开埃及的时候，当祂看到祂的新妇喜乐，祂也因此喜乐；当祂看到祂的新妇被拯救，脱离了埃及王法老的手，祂也因此欢喜快乐。

当摩西带领他们到了旷野，红海挡住了他们的去路，后面有法老的追兵来追赶的时候，祂自然就要借着云柱、火柱来保护他们、引领他们，祂自然就要在江河中为他们开道路，来拯救他们。等他们过了红海，就等于完全脱离了埃及王法老的手，以色列人欢喜快乐。正如在下一章，他们唱了摩西的歌。我想还有一位因着新娘的快乐而快乐的，就是那一位女人的后裔。

如果我们这样来看这一段圣经的话，那能不能再简单地思想几个重点。当祂在埃及击杀长子的那天晚上，那就是第一个逾越节，预表着主耶稣基督为祂的百姓舍命流血，钉在十字架上，使他们因着亚当的堕落而有的原罪，包括他们的本罪都一同得到洁净，因着祂的宝血被涂抹、被遮盖，使他们和主耶稣基督联合，在那位公义的天父面前被称为义，得蒙救赎。而埃及就象征着世界，法老就象征着魔鬼，因着主耶稣基督的救赎，就带领祂的百姓脱离了世界，脱离了象征着魔鬼之法老的手，要把他们一直带到应许之地。

可是在他们离开埃及的时候，最不甘心答应释放了他们，出尔反尔的就是魔鬼。因此魔鬼撒旦会动用牠一切可以动用的力量，追击那些被基督救赎的人。牠是撒谎之人的父，牠所说的每一句话、每一个承诺都是不可信的，所以祂出尔反尔，就一直追到旷野。而新郎基督拯救了祂的新妇、祂的百姓，正如【来11：29】所说的：“他们因着信，过红海如行干地。埃及人试着要过去，就被吞灭了。”而这一个“过红海”就被保罗在【林前10：1-2】解释说：“弟兄们，我不愿意你们不晓得，我们的祖宗从前都在云下，都从海中经过，都在云里、海里受洗归了摩西。”

所以当他们经过红海，从字面的意思来看，归到摩西的名下。然而摩西就是预表基督的。那从属灵的含义来讲，他们就因信受洗，归入了基督，也就是上帝在出埃及的那一天，对当时的以色列人所讲的道，与我们今天新约教会的人，神对我们所讲的道是一模一样，只是讲道的工具不同，语言不同，但所讲的内容是一模一样。

弟兄姊妹，如果我们能够这样来看出埃及记第14章，那么我们就会对洗礼有了更深地认识。否则的话，我们以为我们到了教会，不管点水礼也好，浸水礼也好，就是奉圣父、圣子、圣灵的名施洗，好像就这么简单。然而当我们看出埃及记第14章的时候，会发现我们受洗之前是因为基督救了我们，是因为基督已经败坏了掌死权的魔鬼，祂救了我们；是因为基督带领我们脱离了罪的权势，脱离了魔鬼撒旦的网罗，同时也脱离了这个世界对我们的引诱。使我们在基督里得到自由，任何的权势都不能拦阻我们，正如红海的水也不能拦住我们；祂要保护我们，正如法老的军兵不能追杀我们。虽然我们受洗是借着洗礼归入基督，但那我们用肉眼看不见的背后，却是有一场属灵的争战，因为魔鬼撒旦不甘心于我们离开牠归入基督。因此一个受洗归入基督的人，就会受到魔鬼撒旦的搅扰，比我们不信的时候还要严重。

如果我们透过对这一章圣经的理解，能够越深地认识到自始至终那一位女人的后裔是如此地爱我们，而我们也能够从上帝的话感受到基督对我们的爱，使我们因着基督爱我们的爱，激励我们也能够爱基督，那么基督是这样地一直和我们一同受苦，我们如果真的爱基督的话，我们是不是也有一颗愿意为祂受苦的心？我们能够为祂受苦原是我们的喜乐，正如保罗在【林后1：5】所说的：“我们既多受基督的苦楚，就靠基督多得安慰。”

因此当我们受苦的时候，就想到基督与我们一同受苦。当我们为这福音的缘故，为着教会、为着属灵的事情而受苦的时候，我们就知道我们所受的苦就是因爱基督而受的苦，那么就必然会靠基督多得安慰。

我们来一起祷告：“天父，我们满心地感谢你！感谢你借着出埃及记14章使我们看到你的作为，看到你是如何地爱我们，借着你的爱子耶稣基督，彰显出你爱我们的大爱是何等地长阔高深。天父，我们也恳求你，借着住在我们心里的圣灵，不但把基督的爱浇灌在我们心里，也让我们能够深深体会基督对我们的爱，也让我们为爱基督而愿意把我们自己奉献给祂。天父，求你就让我们经历基督的爱，也让我们能够为基督的缘故，为福音的缘故，有一颗乐意为爱基督而为基督受苦的心志。也叫我们在这一条至圣的真道上为福音的缘故所受的苦，成为基督对我们的安慰而有的喜乐。也求你使我们这一些因着福音的缘故，在一切患难当中被基督安慰的人，叫我们能够用你借着基督所赐给我们的、所赐予我们的安慰，也去安慰那些遭各样患难的弟兄姐妹。天父，求你帮助我们，好叫我们因着基督的爱在世上活出基督，见证基督，荣耀基督！我们这样的祷告，奉靠主耶稣基督的名求！阿们！”

明日读经计划：出埃及记第15章。

弟兄姊妹，我们明天再见！