亲爱的弟兄姊妹，主内平安！我们今天的读经计划是出埃及记第16章。从这章圣经中，我想简单给大家分享六个重点。

**第一点**，先来给大家分享试验、试炼与试探，这也是今天主要给大家分享的内容。在我们已经读过的创世记以及出埃及记前15章，如果我们注意的话，你就会发现圣经有几次这么说：“神要试验他们。”

就比如【创22：1】：“神要试验亚伯拉罕，就呼叫他说：‘亚伯拉罕！’他说：‘我在这里。’神说：‘你带着你的儿子，就是你独生的儿子，你所爱的以撒，往摩利亚地去，在我所要指示你的山上，把他献为燔祭。’”也就是上帝要试验亚伯拉罕，让亚伯拉罕把他独生的、最爱的以撒献为燔祭。那亚伯拉罕就去了，并且真的是要把以撒献为燔祭。

【来11：17】为他作见证说：“亚伯拉罕因着信，被试验的时候，就把以撒献上，这便是那欢喜领受应许的，将自己独生的儿子献上。”这就是我们的信心之父亚伯拉罕为所有以信为本的人留下的美好的榜样。

那么我们昨天读第15章的时候，也就是他们到了玛拉，遇到水苦，然后就向摩西发怨言。在【出15：25】说：“耶和华在那里为他们定了律例、典章，在那里试验他们。”这就表明他们在玛拉所遇到的这一件事情，也是上帝特别安排的。上帝之所以这么安排，为的就是要“试验”他们。

今天我们读16章的时候，又出现了类似的问题。当他们从以琳往西乃山方向去的时候，走到以琳和西奈的中间、汛的旷野。他们在那里，甚至这一次是以色列全会众在旷野向摩西、亚伦发怨言。然后在第4节：“耶和华对摩西说：‘我要将粮食从天降给你们。百姓可以出去，每天收每天的份，我好试验他们遵不遵我的法度。’”

所以我想今天就有必要特别着重来给大家分享“试验”到底是什么意思。神借着试验是要显出他们对上帝有没有信心。“试验”和“试炼”略微有些区别，但区别不是很大。就比如【彼前1：6-7】，彼得这么说：“因此，你们是大有喜乐。但如今在百般的试炼中暂时忧愁，叫你们的信心既被试验，就比那被火试验仍然能坏的金子更显宝贵。”

透过【彼前1：6-7】，我们看到这里用到的词是“试炼”。如果我们真的要为它作点区别的话，或许可以这么理解：“试验”基本上是要看你有没有信心，而“试炼”是对那有信心的人进行的，使他的信心越显宝贵。所以试验更多的着重于有没有信心，试炼更多的着重于在承受的过程中会被反复地训练，以至于使他的信心越发坚定、越发刚强、越显宝贵。

用【罗1：16-17】的话，那里提到说：“这义是本于信，以至于信。”这就说明信心有一个起点，叫得救的信心，也有一个在成圣的过程中的信心，这个叫作成圣的信心。如果是对那本于信的信心，可以说要“试验”，但对于那以至于信的信心，就可以说是“试炼”。

不管试验，还是试炼，都是来自于上帝的。上帝试验祂的儿女或者说试炼祂的儿女，都是积极的，都是好的。正如祂试验亚伯拉罕，就是要看亚伯拉罕有没有信心。我们如何知道他有信心呢？他自己有时也不能确定自己到底这个信心是有还是没有，但是经过试验之后，你就可以确定自己有还是没有。如果确定有，还要再经过试炼，使这个信心可以长大，更加坚固。

这就比如你有一个孩子，到底这个孩子爱不爱妈妈呢？妈妈对邻居说：我的宝宝非常非常地懂事，非常非常地爱我。邻居就说：你怎么知道呢？妈妈说：每当你给他好吃的，他第一个是先让妈妈吃，然后他才自己吃。邻居说：我不信。妈妈说：那我们可以试验。所以她就拿一个水果给孩子，孩子拿到水果之后就说：妈妈你先吃一口。这一个动作就被试验，显出他真的内在里有时时刻刻爱妈妈的心，是一个懂事儿的孩子。这并不是说妈妈不知道孩子爱她，而是经过试验之后，就能够使她自己以及左邻右舍都知道这个孩子是一个爱妈妈的孩子。

因此神从信心之父亚伯拉罕开始，祂就试验，为的是显出人的信心来。所以雅各就为亚伯拉罕作见证说：“我们的祖宗亚伯拉罕把他儿以撒献在坛上，岂不是因行为称义吗？可见信心是与他的行为并行，而且信心因着行为才得成全。”

当他这么讲的时候，他并不是说人称义是因着行为，而是说人称义是因着活的信心称义的。但如何知道他的信心是活的呢？经过试验，借着他的善行，显明他内在那看不见的活的信心。

另外一个词叫“试探”。试探不是来自上帝的，而是来自魔鬼的。在原文中，不论旧约还是新约，“试探”与“试验”本是同一个词，也就是说这个词看谁在用。如果上帝在用这个词，那就是在试验祂的儿女。如果是魔鬼再用这个词，那就是试探神的儿女。

正如我刚才所讲的那个比方。当这个孩子没有爱妈妈的心，那作妈妈的就不会试探孩子对邻居说：我这个孩子一点儿都不爱我。邻居就说：你怎么知道呢？她说：不信，咱们可以试一试。她就拿一个水果给孩子，当她把水果给孩子之后，就说让妈妈吃一口。孩子说：不。这样就让邻居知道，你看我的孩子，他就是没有爱我的心。

有这样的妈妈吗？我想即便有不爱父母的儿女，也没有这样试探孩子的父母，把孩子的这个本性显露在大众面前，父母不会这么作的。通常父母会引导孩子，作出一些爱他的行为。如果邻居说：你这个孩子一点儿都不爱妈妈。作妈妈的肯定会为他辩护，说：“你怎么知道？”他说：“不信可以试一试。”这就证明邻居是恶意的，他是希望借着试验显出孩子的不孝。

因此，“试验”用在这个地方的时候就叫“试探”。然后妈妈就为了替孩子说话，就拿水果给了孩子，顺便说宝宝让妈妈吃一口。孩子说：“不！”“你让妈妈吃一口，我再给你两个。”当孩子正在犹豫，准备要把水果给妈妈吃的时候，邻居就说了：不要听她的，骗你的。为什么他会这么说呢？因为他就是要试探这个孩子，证明是他是恶意的，是要让这一个人不信任父母、不爱父母。

同样，如果是上帝要把试验这个词用在祂儿女们身上，那就是善意的，要显出祂儿女的信心和爱心来。但魔鬼也会借此机会，就趁着上帝试验祂儿女的这一个机会，来试探神的儿女，在人心里播撒不信的种子、怀疑的种子，以至于向神发怨言，这就是魔鬼的工作。

所以“试验”这个词，正面来讲就叫试验，反面来讲就叫试探。同样的，“试炼”也是如此，正面来看就是试炼，为的是叫这个人的信心经过试炼之后越显宝贵。可是魔鬼也总是趁此机会试探神的儿女，让人在受试炼的时候软弱、跌倒、犯罪、埋怨上帝。

因此对于神的儿女来讲，当我们遇到逆境的时候，如果你被圣灵感动，认识到这是上帝在试验你或者在试炼你，那么你就一定会从圣灵得着信心和能力，过得胜的生活。但是当你心里中了魔鬼的诡计，认为上帝不爱你，所以叫你遇到水也是苦的，正如以色列人一样，叫他们走到旷野看不到希望，让他们总是想着来到汛的旷野不如在埃及作法老的奴仆。当这些意念播撒在他们心里的时候，这就是来自于魔鬼的试探。

**第二点**，怨言与信心。在【出14：11】，当摩西带领以色列人到了旷野，也就是前面有红海，后面有追兵，那个时候我们就看到以色列人，因为看见了埃及人赶来，所以他们就对摩西说：“难道在埃及没有坟地，你把我们带来死在旷野吗？你为什么这样待我们，将我们从埃及领出来呢？我们在埃及岂没有对你说过，不要搅扰我们，容我们服侍埃及人吗？因为服侍埃及人比死在旷野还好。”他们就这样地发怨言。

在【出15：24】，当他们在玛拉遇到那里的水苦不能喝的时候，百姓就向摩西发怨言，说：“我们喝什么呢？”现在来到【出16：2】，也就是他们在汛的旷野，以色列全会众在旷野向摩西、亚伦发怨言说：“巴不得我们早死在埃及地耶和华的手下，那时我们坐在肉锅旁边，吃得饱足；你们将我们领出来，到这旷野，是要叫这全会众都饿死啊！”

弟兄姊妹，我们想一想，当以色列人经过了上帝在埃及所施行的十灾，他们也经历了过红海走干地，并且前不久才在红海这边唱了得胜的信心之歌，可事实上，我们发现他们稍微遇到逆境，遇到一点儿苦难，立马就发怨言。当他们向摩西、亚伦发这样的怨言到底有没有信心呢？这也是考验我们的时候，发怨言到底是有信心还是没信心？

我们记不记得主耶稣在【太21：28-32】讲过这样一个比喻说：“‘有一个人有两个儿子，他来对大儿子说：‘我儿，你今天到葡萄园里去作工。’他回答说：‘我不去’，以后自己懊悔，就去了。又来对小儿子也是这样说。他回答说‘父啊，我去’，他却不去。你们想这两个儿子，是哪一个遵行父命的呢？’他们说：‘大儿子。’耶稣说：‘我实在告诉你们：税吏和娼妓倒比你们先进神的国。因为约翰遵着义路到你们这里来，你们却不信他；税吏和娼妓倒信他。你们看见了，后来还是不懊悔去信他。’”

那这是什么意思呢？跟咱们今天所读的第16章有什么关系呢？因为在16章里，我们看到他们遇到了难处就向摩西、亚伦发怨言，到底这个怨言是有信心还是没有信心？所以【出16：4】：“神对摩西说：‘我好试验他们遵不遵我的法度。’”根据主耶稣所讲的那个比喻，我们可以这样理解，怨言本身还不能够证明他有没有信心，主要是看这一个人发怨言之后，有没有为此懊悔，去遵行神的命令。

如果这个人只发怨言，没有懊悔去行，一点儿也不像那个大儿子所作的，那么这一个人的怨言就是从不信的恶心生出来的恶果。如果是这样的人，不要说他发怨言，就是不发怨言，他也不去遵行神的诫命。正如他们在【出16：3】所说的：他们巴不得在埃及，在法老的手下作奴仆，他们甚至觉得死在埃及也不会发怨言。

这样的人，你想一想，如果他们不出埃及，他们一直在埃及的话会发怨言吗？他们不发怨言，可是他们也没有跟着摩西出埃及。这就像那个小儿子，也不发怨言，当摩西、亚伦动员他们出埃及的时候，他们会应付说：好好好，只要你们动身走，我们就跟着走。但实际上他们心里说：不要跟这些人扯来扯去，你就说去，等到他们走的时候，咱们不走不就完了吗？这就像那个小儿子一样，这样的人肯定不会发怨言。

但是主耶稣所讲的那个比喻已经让我们明白，这一种人就是不遵父命的人。所以发怨言，不懊悔去行，与不出埃及也不发怨言，是一样的。而大儿子就不一样，虽然他也发怨言，但是他却懊悔去行。因此重点不在于发没发怨言，重点是在于这一个人后来是否为自己的罪懊悔，有没有去遵行神在律法中所吩咐的。

**第三点**，从【出16：3】，他们说：“巴不得我们早死在埃及地耶和华的手下，那时我们坐在肉锅旁边，吃得饱足；你们将我们领出来，到这旷野，是要叫这全会众都饿死啊！”

从他们的话中可以听得出，就肉体方面来讲，他们在埃及似乎并没有受到法老太多太大的迫害。我说的是就其肉体方面来讲。如果他们在埃及顺从王命，好好地干活，贡献自己的力量，为埃及建设服务，那么他们就不会受到埃及人对他们太大的迫害，他们还是可以在埃及过着安逸享乐的生活。

因此我们从【出16：3】也可以知道，所谓的迫害主要是从信仰的角度来看的。如果是站在女人后裔的这一个阵营，站在这个角度来看法老对待以色列人的态度，就其信仰的这个角度来看，他们是受迫害的。

所以当神借着摩西要把他们领出埃及，其目的就是让他们在基督里得自由，使他们脱离埃及所象征的世界、法老所象征的魔鬼，以及脱离肉锅的享乐，也就是脱离私欲对于他们的辖制。

因此这就有了一个对比，到底当你听从摩西，跟着摩西、亚伦出埃及，过红海，往迦南地去，目的是什么？动机是什么？你是为什么？如果是因着灵魂的得救，为了得到救恩，如果有了这样的认识，那就不论在肉体方面有多少的损失，在路上遇到多少的困难，他们都觉得这是值得的。

但是有另外一些人，他们不是为着灵魂的得救，而是为着肉体更大的享乐。他们以为到了迦南地就可以得着比埃及更享乐的生活，因为听说那里是流奶与蜜之地。当他们听到这句话的时候，是站在肉体的角度理解这一句话的。为此，他们跟着摩西出埃及，其目的就是想得着比埃及肉锅旁边的享乐更大的享乐。

如果是这样的一个动机的话，那你可想而知，当他们到了旷野，遇到这样的困难的时候，他们是不是自然就会向摩西、亚伦发怨言。但是在出来的这两三百万以色列人当中，到底有多少人动机是对的，是为着救恩的缘故，为了灵魂的得救离开埃及的呢？要不要神试验他们呢？经过试验，好让我们知道谁是真正因信归入基督的人？谁是在那十次的神迹中看到那一位行神迹的主，大施拯救的主，而依靠祂、投靠祂、向祂感恩的人呢？谁是因信与主同死、同葬、同活，这样地过红海的人呢？所以上帝就要借着外部的环境给他们一个试验，这样就可以让每一个人借此察验自己，到底你是为着什么。

那么当我们来读出埃及记16章的时候，也盼望我们每一个人能够透过这些圣经来思想自己，你信耶稣是为什么？动机是什么？是为着灵魂的得救，还是为着在物质方面得到更多、更大的赐福呢？你是为何而信耶稣的？如果你是为着肉体的方面，那么你在生活当中必然就会有很多的怨言。如果你是为着灵魂的得救，虽然也会发怨言，但是发完了怨言之后，就会为自己所发的怨言懊悔而再一次回到救恩中，来仰望上帝，向主说：对不起，我错了，我不应该活在肉体中，应该为你赐给我莫大的救恩而向你感恩。这样的人是有信心的人。

**第四点**，也就是【出16：4】：“耶和华对摩西说：‘我要将粮食从天降给你们，百姓可以出去，每天收每天的份，我好试验他们遵不遵我的法度。”这也就是16章用长篇记载的上帝赐给他们吗哪与鹌鹑，使他们早上有吗哪吃，晚上有肉吃的事情，神用这件事来试验他们。

不过在16章当中，着重的不是吃鹌鹑肉，乃是吗哪。吗哪是什么意思呢？在【出16：15】说：“以色列人看见，不知道是什么？就彼此对问说：‘这是什么呢？’”“吗哪”的原文意思就是这是什么呢。摩西对他们说：“这就是耶和华给你们吃的食物。”

弟兄姊妹，我们能不能从“这是什么呢”，也就是从“吗哪”认识这就是那从天上降下来的生命的粮，能不能认识到这一点呢？在【约6：30-35】，犹太人对主耶稣说：“你行什么神迹，叫我们看见就信你？你到底作什么事呢？我们的祖宗在旷野吃过吗哪，如经上写着说：‘他从天上赐下粮来给他们吃。’”耶稣说：“我实实在在地告诉你们：那从天上来的粮不是摩西赐给你们的，乃是我父将天上来的真粮赐给你们。因为神的粮就是那从天上降下来赐生命给世界的。”他们说：“主啊，常将这粮赐给我们。”耶稣说：“我就是生命的粮，到我这里来的，必定不饿；信我的，永远不渴。”

约翰福音第6章犹太人与主耶稣的这一段对话，就是对出埃及记16章的最好的解释与应用。因为吗哪既可以满足他们肉体的需要，有食物吃，也可以满足他们灵命的需要，是他们生命的粮。但是当你得到肉体的满足之后，你有没有想到这粮从何而来的呢？乃是从天上降下来的。如果你出埃及不是为着肉体的享乐，而是为着灵魂的得救，你吃吗哪的同时，也就领受了那从天上降下来的那真正生命的粮。如果这个人他出埃及仅仅是为着肉体的享乐，那么他吃吗哪也就仅仅得到了肉体的饱足。这样的人吃过几天之后，必然会发怨言说：这饼难吃死了，不如埃及的肉好吃，他会再一次地回想、贪恋埃及的肉锅。

因此出埃及的以色列人都同样在旷野吃过吗哪，但是谁是从这吗哪得着了那内在的生命的粮呢？谁是从这吗哪中看见了那生命之道呢？

弟兄姊妹，当我们读这一段圣经的时候，如果你有了正确的认识，那么你就不会好奇吗哪到底长什么样，什么味道。如果特别关心这个问题，就表明你所关心的是肉体的方面。如果你关心灵魂的话，那么你就能够从天上降下来的吗哪这一个道中，来看见什么是可以让我们的灵魂得饱足的真正的吗哪。如果能够从吗哪看到那生命的粮，就是道成肉身的耶稣基督，那么我们已经得到了那真正的吗哪，岂会再为那象征着真正吗哪的喂饱肉体的吗哪而好奇呢？所以我们就一定会为得到那真正生命的粮而感恩，看见神的荣耀。

**第五点**，【出16：7】：“早晨，你们要看见耶和华的荣耀，因为耶和华听见你们向他所发的怨言。”以及第10节：“亚伦正对以色列人全会众说话的时候，他们向旷野观看，不料，耶和华的荣光在云中显现。”

所以那仅仅为着肉体而活着的人，他们永远看不到神的荣耀，他们永远也不会在自己的身子上荣耀上帝。惟独那为着灵魂的益处而出埃及的人，惟独那来到基督这里寻求救恩的人，得着了那生命的粮的人，他们不仅仅看到基督的荣耀，他们也会为自己不能荣耀上帝而懊悔，也会为自己所作的荣耀上帝的事情，把荣耀归给赐我们生命的主耶稣基督。

**最后一点**，在【出16：28】：“耶和华对摩西说：‘你们不肯守我的诫命和律法，要到几时呢？’”类似的经文就是【出15：25】：“耶和华在那里为他们定了律例、典章。”【出15：26】又说：“你若留意听耶和华你神的话，又行我眼中看为正的事，留心听我的诫命，守我一切的律例。”也就是说到了出埃及记20章才颁布律法，但这个地方所提到的“诫命”、“律法”又是指什么说的呢？

我把这个问题提出来，今天不讲，等到出埃及记20章的时候，把关于律法的问题放在一起，再给大家一并解释。

我们来一起祷告：“天父，我们再一次地感谢你！感谢你叫我们今天再一次来读你的话，透过出埃及记第16章，我们看到你在汛的旷野把吗哪赐给了以色列人，像我们今天读这圣经的时候，使我们深信这吗哪的背后，就是那从天上道成肉身的我们的主耶稣基督。因为你在经上告诉我们说：‘人活着不是单靠食物，乃是靠你口里所出的一切的话。’而这话就是基督，因为这道成了肉身，成了我们生命的粮，成了喂养我们灵魂的粮。天父，我们感谢你把这粮赐给了我们，使我们今天能够在基督耶稣里灵魂得到滋润、得到喂养、得到饱足。因为我们在今世活着，我们已经体会到没有什么东西可以满足我们的贪心，满足我们的好奇心，而惟独主耶稣基督，你是我们一切的满足，让我们以得着耶稣基督为至宝而感恩，让我们以得着我们的主耶稣基督为满足而满足。天父，求你借着住在我们心里的圣灵，让我们认识这道的奥秘，也让我们能够从心灵深处看见基督的荣耀，也让我们能够在生活中来彰显基督那丰盛生命的荣耀。我们这样祷告，奉靠主耶稣基督的名求！阿们！”

明日读经计划：出埃及记17-18章。

弟兄姊妹，我们明天再见！