亲爱的弟兄姊妹，主内平安！我们今天的读经计划是【申4：1-6】。透过这段圣经，我想给大家分享律法与选民的关系。

我们先来思想**第一点**，根据这两天我给大家所分享的行为之约与恩典之约，我们基本上都能够清楚地了解到，首先的人亚当是神照着祂自己的形象所造的，是好的，然而他误用自己意志的自由，选择了吃分别善恶树的果子，就背了约。

这一个背约，也就是违背了神刻在人心里的那个律法。那个律法用我们现在可以懂的语言，可以理解为尽心、尽性、尽意、尽力爱主你的神。然而，亚当背了约，也就是他没有去尽心、尽性、尽意、尽力地去爱神，因为他听从了魔鬼的话，存着不信的恶心，把永生神离弃了。

这样我们就透过保罗在【罗5：12-21】对于第一亚当所总结的话说：因着那一人一次的悖逆、过犯、犯罪，众人和他一同成为罪人，一同被定罪，一同成为该死该灭亡的罪人。这样，我们就从行为之约里，也就是借着第一亚当让我们看到了，凡是从第一亚当而生的全人类都在第一亚当里犯罪堕落，背离神，成为不法之子，成为该死该灭亡的罪人。

因此，圣经借着先知也说：没有义人，连一个也没有。既然亚当的堕落导致了全人类都跟亚当一同堕落，一同成为该死该灭亡的罪人，那么，如果上帝就让这些人通通地下地狱，上帝一点也不亏待人。即使上帝这么做，上帝也是公义的，因为罪的工价就是死。

那么，公义的上帝按照祂自己的公义的属性，以及祂所颁布的那公义的律法，使所有犯罪堕落的人通通地下地狱，然后把地狱的门关上，让他们在地狱中永远沉沦。上帝这么做，祂一点也不亏待罪人，祂这么做还能够彰显祂完全的公义。

可是上帝不但是公义的上帝，祂也是慈爱的上帝，因此，祂也与祂的爱子基督签订了救赎之约，为的是让祂的爱子道成肉身，来为祂的选民遵守行为之约。祂的选民就是从亚当里堕落的这个群体当中拣选的一些人，要清楚这一点，是从亚当里堕落的罪人中拣选的一些人。

刚才我说上帝如果叫这些人通通地下地狱，叫他们灭亡，上帝一点儿也不亏待他们，反倒显出上帝的公义来。那么，现在上帝从堕落的罪人中拣选了一部分人出来，那么，被拣选的这一部分人，他们原本就是在亚当里该死该灭亡的，可是上帝因着祂怜悯的爱拣选他们，使他们在基督耶稣里得救。

因此，这一个蒙拣选的群体就应该清楚地知道，自己和遗弃在亚当里的那其余的人本是一样该死该灭亡的。然而神没有照着我们该得的对待我们，没有按照祂自己的公义待我们，乃是把我们从罪人中拣选出来，使我们在基督耶稣里得救，这就叫作白白的恩典，这就是蒙拣选的恩典，也是蒙怜悯的恩典。

然而，天父拣选的这些人并不是让他们自动得救，因为他们应当履行的责任乃是完全地遵行行为之约。那么，祂所拣选的人如何得救呢？就交由祂的爱子耶稣基督，使祂道成肉身，站在人的地位，成为第二亚当，然后就代替祂的百姓，也就是神所拣选的人，就替这些人完完全全地遵行行为之约，并且也担当祂百姓的罪，为他们的罪受刑罚、受死，替他们赎罪。

那这样，主耶稣基督所做的这两个方面的工作，一是替祂的百姓行义，赚得永生；二是担当祂百姓的罪，钉在十字架上，受死，受刑罚，满足上帝公义的要求。这样，祂的百姓就因信与主联合，使他们的罪归给基督，钉在十字架上。然后，因着与主联合，基督所完成的那义也就归算给祂所代表的祂的百姓。

这样，凡是在基督里的每一个人，在公义的天父面前就如同从来就没有犯过罪，就如同从来就是一个像主耶稣基督那样完完全全遵行了行为之约、遵行了律法一模一样的义人。实际上，蒙拣选的人得到这么大的恩典，纯粹是因与主联合而白白地得着的。

这就有点像夫妻二人结婚一样，如果说女方在娘家欠了别人一千万元的债务，当她嫁给的这一个对象乃是一个亿万富翁。当她跟这一个富贵人结婚之后，那么她的债务就成为她丈夫的，所以她的丈夫就替她还清她本有的债务。然后她丈夫所有的财富也就成为她的，因为二人联合成为一体。

如此，我们与基督也是一场属灵的婚礼。在这一场属灵的婚礼当中，基督就是选民的新郎，选民就是基督的新妇。因着信与主联合，我们所有的罪成为基督的，祂钉在十字架上替我们偿还罪债，祂所有的义成为我们的，使我们在基督里来到天父面前，如同从来没犯过罪，并且行了完全的义一模一样。

**第二点**，神为了将这属灵的救恩之奥秘启示出来，所以祂就拣选了信心之父亚伯拉罕，使他成为一家、一族，最后成为一个强大的民族，就是以色列人。为了把这救赎的道理借着祂所拣选的以色列人启示出来，因此就借着饥荒差遣约瑟提前到埃及，为以色列全家预备粮食，之后又带领雅各及其全家搬到埃及居住。

这样，埃及以及法老就象征着魔鬼撒旦及其这个世界。然后雅各家也就是以色列人这个群体，在埃及就如同亚当堕落之后，所有的人都成为罪的奴仆、魔鬼的儿女一样，就借着以色列人这样的一个历史来言说那属灵的救赎之奥秘。

等到以色列人在埃及生长、发展到一两百万人的时候，神就借着摩西，也就是预表基督，带领以色列人出埃及。意思就是告诉我们，神就借着祂的爱子耶稣基督，要把祂从亚当里所拣选的这些罪人拯救出来，使他们脱离罪，脱离魔鬼撒旦的权势，要把他们带领到迦南美地。

而这个迦南美地就是预表着在基督里的恩典中，也预表着将来的新天新地。所以这一路所经历的云柱、火柱、红海，都预表着洗礼，使那些相信上帝拯救的人，都因着这可见的礼归入到摩西的名下，预表着那真正认识基督救恩的人，就借着洗礼归入基督。

所以【申4：1】这里提到说：“以色列人哪。”当说到这以色列人，就是透过这属肉体的以色列人在言说属灵的以色列人。这一句话不仅仅是称呼那将要进入迦南地的第二代以色列人，这“以色列人”也是对历世历代所有蒙上帝拣选、借着基督所救赎的神的百姓这一个群体的称呼。

**第三点**，在这一整个救赎工作当中，就像摩西他预表基督，而主耶稣基督不论从旧约还是新约都启示给我们，祂和以色列人的关系就如同新郎与新妇的关系一样。在【耶31：31-34】，也就是昨天我给大家所提到的恩典之约中的耶利米所预言的新约。在这一个约中就提到说：我虽作他们的丈夫，他们还是背了我的约。在新约就更清楚地教导我们，耶稣基督就是新郎，教会就是祂的新妇。

所以，不论从旧约还是到新约，都让我们看到基督就是新郎，教会就是新妇。不过在旧约中的教会一般不用新妇，而是用妇人。因为在旧约中，基督的教会乃是孕育救恩的，而新约的教会乃是见证救恩的。

所以虽然新旧约都是同一个教会，但它却有两个不同的功能。在基督道成肉身之前，它是孕育救恩的，而在新约教会的功能是见证救恩的。

这就如同昨天我给大家所提到的恩典之约的这几个分约，如果我们把它当作一个妇人来看的话，【创3：15】就如同教会这一个妇人怀了救恩的种子，直到亚伯拉罕之约，这一个孕妇就比其【创3：15】来讲，救恩就越发显明。

如果用一个孕妇打比方的话，就相当于【创3：15】是刚刚怀孕，而到了亚伯拉罕之约，就让我们看到这一个妇人的怀孕，如同孕期约有三个月。然后再到了摩西之约，就相当于这一个孕期大概六个月。再往后到了大卫之约，相当于这个孕期就有八九个月。然后到了先知耶利米所预言的新约，也就是众先知的时代，直到玛拉基书，差不多孕育期已满，将要进入产期。而在产期，往往一个女人生孩子的时候，这一个生产的过程是艰难的，所以，神也就称旧约的教会在生产的艰难中痛哭呼叫，那大概就是指着玛拉基书直到主耶稣基督降生，这两约间的四百年，在这四百年间没有先知。对于以色列人这一个旧约的教会来讲，真的就如同是产难的阵痛时期。

然后到了马太福音第1章，就记载了约瑟娶了马利亚，而马利亚是被圣灵感孕，怀了耶稣基督。这一位约瑟、马利亚，他们都属于那旧约教会中的一份子，因此他们也同样的是孕育救恩的。

所以，当马利亚生下耶稣的时候，就让我们看到整个旧约的教会就结束了它孕育救恩的这一个功能。然后耶稣基督从生到死，祂一生就替祂的百姓完完全全地遵行了律法，也就是尽心、尽性、尽意、尽力地爱神，并且为爱神而爱人如己。

祂不但替祂的百姓遵行了律法那完全的义，赚得了永生，并且最后祂还担当祂百姓的罪，钉在了十字架上，完成了与天父所立的救赎之约这一个交易。所以祂在十字架上最后说：“成了。”意思就是交易完成。

接下来五旬节圣灵降临，将主耶稣基督所完成的救赎实施在神所拣选的祂的百姓的身上，直到主耶稣基督二次再来，这一个新妇见证救恩的功能才算完成。

到启示录21章，最后让我们看到羔羊婚娶的日子到了，祂要来迎娶祂的新妇，把他们带入到荣耀的新天新地的洞房里。这就是整个的救赎计划从【创3：15】一直到启示录，将一个完整的救恩启示给我们。

**第四点**，我们现在在读申命记第4章的时候，其实历史刚刚发展到神藉着摩西把以色列人从埃及拯救出来，经过旷野的四十年的漂流，目前已经驻扎在约旦河东，即将进入迦南地。那么在这个时候，上帝就借着摩西要把律例典章教训以色列人，所以我们就必须得思想这律例典章跟以色列人的关系到底是一种怎样的关系呢？这律例典章又是指着什么说的呢？

我们必须知道神起初造亚当的时候，是把律法刻在了人的心里，而这一个律法本来人没有语言去解释它，在人的心里只知道何为义，何为不义，但他并没有语言去把这义讲明出来。

正如我们看到有人行不义的时候，我们心里有数，他是不义的，但是你并没有合适的语言。假如果我们不用律法的词汇去解释的话，我们只能说他是不义的。如果这一个人行了爱神爱人的事，我们就说他是公义的，但是你能不能具体地对这不义和公义更详细地描述呢？那就没有语言可以描述。

所以，奥古斯丁就称心中的那一个律法叫作“公义之相”。上帝把那公义之相刻在了人的心里。而保罗在【罗2：14-15】说：“律法的功用刻在他们的心里。”意思是在人的良心里在发挥着律法的功用，证明了人心里是有这个律法的潜在的那公义之相。

既然亚当犯罪堕落成为罪人，我们和亚当一同灭亡，可是我们看到主耶稣基督拯救我们，祂就是完完全全地照着这律法生活。因为【罗5：12-21】说：因那一人的完全地顺从，以及那一人的完全地义行，众人在基督里就被称为义，得到永生。

这就说明我们因着主耶稣基督所得着的，乃是因信得着的，并不是我们自己守律法赚得的，完全是主耶稣基督祂替我们赢得的，我们是借着信心白白领受的。我们借着信心白白领受，如同我以上所比喻的，如同夫妻二人联合成为一体。那么，我们与主的联合也是借着信心在生命中与主联合成为一灵。

既然我们与主联合成为一灵，我们的罪得到了赦免，并且白白得到了永生。那这样一个与主联合的人并不是某一个人与主联合，而是自亚当堕落直到启示录最后成全，这整个的救赎历史当中，乃是由许许多多的说不清的人都因着信心与主联合，所以神对亚伯拉罕所说的：我也要将你的子孙多如天上的星，地上的沙。

如今我们回过头来来思想那历世历代，还不要说以后继续有的，就说过去已经有的到底有多少真正重生得救的与主联合的神的儿女呢？我想这不是一个未知数，而是一个人数多到我们无法统计的数字，真的是如同天上的星、地上的尘沙那样无数。

这样，所有真正重生得救的神的儿女，其实就是那真正的属灵的以色列人，他们所组成的教会叫作无形教会。而主耶稣基督就是他们真正的新郎，这一个无形的教会就是基督真正的新妇。

那么当主耶稣基督为了将这道启示给我们，祂就借着摩西预表基督，把以色列人从埃及拯救出来，然后过红海，要把他们带领到迦南美地，如同洞房，也就是要把他们从埃及迎娶到迦南美地的洞房里。

可是在西奈山，神又与以色列人立了约。那么在西奈山所立的这一个约，虽然是将十条诫命颁布给以色列人，但是我们必须知道，这十条诫命跟行为之约的律法就其本质是一样的，但是现象不同。因为在人心里的那一个律法只有一条，而写在石版上的律法有十条。

所以，神在西奈山与以色列人所立的摩西之约，所颁布的十条诫命，乃是对那心里的那一条诫命、那一条律法给予了注释或者说解释。因为有了十条诫命，我们就有了语言来解释心中的那律法。但实际上即使上帝没有颁布十条诫命，人心里的律法，从起初上帝造人的时候就已经存在。可是我们从行为之约和恩典之约中看到，在行为之约里是让人自己遵守律法，赚得永生，而在恩典之约里，让我们看到代表我们的主耶稣基督，祂替我们遵行了律法，赚到了永生。

既然如此，为什么在西奈山又要颁布律法呢？因为我们的新郎主耶稣基督，祂是公义的，祂是良善的，祂是慈爱的，祂是圣洁的。正是因为祂是这样的一位上帝，因此祂也愿意祂的新妇也能够越来越像祂。

既然祂把我们是从不义中救出来，那不就是为了让我们从今以后开始过公义的生活吗？祂既然把我们从不洁中救出来，不就是为了让我们从今以后开始过圣洁的生活吗？既然祂所爱的那新娘原先就如同在印度的穷人窟生活的女孩子一样，是肮脏污秽的。既然祂爱了这样一个肮脏污秽的，要把她迎娶，成为自己的新娘，难道祂会任凭她，就让她这样一直地生活下去吗？绝对不会的。

所以祂拯救了我们之后，就如同要迎娶我们，并且也给她预备了丰富的聘礼。在【何2：19-20】已经很清楚地告诉我们，祂所预备的聘礼是怎样的聘礼。祂说：“我必聘你永远归我为妻，以仁义、公平、慈爱、怜悯聘你归我，也以诚实聘你归我，你就必认识我耶和华。”

透过这两节经文，我们可以清楚地看到祂为所迎娶的新娘预备了丰富的聘礼。当我们想到聘礼的时候，大家可以想一想，通常新郎为新娘所预备的聘礼当中，最珍贵的聘礼是什么呢？是不是婚戒就是最好的聘礼，也是爱情的信物。

如果说给予她的服装这些聘礼就是公义、诚实、慈爱、怜悯，是这一些作为聘礼的话，那么祂要给她的婚戒又是什么呢？所以在西奈山所颁布的十条诫命，就如同是给新娘的一个婚戒，而这十条就如同婚戒上的十颗钻石一样。

那这样，我们就找到了十条诫命与【申4：1】所说的律例、典章二者的关系。西奈山所颁布的十条诫命就如同镶着十颗钻的婚戒，而律例和典章就如同所穿戴的聘礼，而这个戒指戴在手上，衣服就要穿在身上，可见律例和典章就是让祂所拣选的百姓以色列人来穿戴这一个聘礼如何生活。

所以【申4：1】所说的：“以色列人哪，现在我所教训你们的律例、典章，你们要听从遵行。”那意思就是你既然作为我的新娘，就要带上我给你的戒指，就要穿上我给你的聘礼，来见证新郎对你的爱。

所以这个时候大家就要想一想，起初神造人的时候放在人心里的律法，那目的是为了让人遵守这律法赚得永生，但是人失败了，你再也没有机会靠守律法赚得永生，因为亚当丧失了赚得永生的机会。第二亚当祂已经完全地遵守律法，为我们赚得永生。

从救恩的这个意义上来讲，我们完全没有必要去遵守律法，赚得永生，因为我们已经得到了永生。但是从新郎爱我们的这一个爱的角度来看，祂把这聘礼、婚戒给了我们，祂拯救我们，要把我们带到那美丽的迦南美地的洞房里，也就是在基督里生活。那么这样一个新娘当怎样生活呢？就应当带着感恩的心见证这一位新郎。

那如何生活才能见证这一位新郎呢？就是带上那爱情的信物——钻戒，又要穿戴祂所给予我们的聘礼，这样就能够在生活当中将基督的荣美表明出来。

所以，这十条诫命以及律例和典章赐给以色列人，不是为了让他们靠守这些得救，得永生，而是让他们以这样的方式来感恩新郎，以这样的方式来回应新郎对新娘的爱。当新娘这样照着新郎的心意开始生活的时候，她就保持了与新郎正常的爱的关系。如果她没有这样生活，虽然不至于导致离婚，但是会使她在新郎面前的生活显得不够协调。

所以，为了使我们能够更好地在新郎面前如此地活着，摩西就对以色列人说：“以色列人那，现在我所教训你们的律例、典章，你们要听从遵行，好叫你们存活。”

这个“好叫你们存活”，意思是指着好叫你们在他面前可以好好地活着，得以进入耶和华你们列祖之神所赐给你们的地，承受为业，意思就是能够这样的进入到迦南美地的洞房里，跟新郎在美好的和好的生命关系中过一个荣耀祂、见证祂的生活。

我们来一起祷告：“天父，我们满心感谢你！感谢你是如此地爱我们，如同新郎爱新娘，并且远远超越了世界上所有的新郎爱新娘。因为你打发你的爱子耶稣基督为我们舍命流血，拯救了我们，使我们在基督里得救；在基督里得生命；在基督里被称为义；在基督里被接纳成为你的儿女；在基督里使我们成为天国的子民，我们何等地感恩！就求你将这一份感恩的心放在我们里面，愿主的爱能够常常激励我们，好让我们过感恩的生活，荣耀你的生活。天父，求你与你的百姓同在，使我们在这末后的世代当中，能够将这生命的道表明出来。我们如此祷告，奉靠主耶稣基督的名求！阿们！”

明日读经计划：【申4：7-14】。

弟兄姊妹，我们明天再见！