亲爱的弟兄姊妹，主内平安！我们今天的读经计划是申命记第8章。从这一章圣经中我想给大家罗列出十个小点。

**第一点**，为了帮助我们更好地理解申命记第8章或者说更好的理解申命记6-8章，我们先来读一段圣经，就是【罗1：20-23】。

使徒保罗说：“自从造天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但借着所造之物就可以晓得，叫人无可推诿。因为他们虽然知道神，却不当作神荣耀他，也不感谢他。他们的思念变为虚妄，无知的心就昏暗了。自称为聪明，反成了愚拙；将不能朽坏之神的荣耀变为偶像，仿佛必朽坏的人和飞禽、走兽、昆虫的样式。”

从保罗的这段话当中，我们是不是可以这样理解：上帝起初创造宇宙万物，祂是借着基督，也是为基督而创造了宇宙万物；然后在第六天祂又照着自己的形象造人，使人成为被造之万物中的管理者。

上帝借着普遍启示的外在知识以及普遍启示的内在知识——外在知识就是借着所创造的这宇宙万物、内在知识就是刻在人心里的律法，以及人与生俱来的认识上帝的本能等等，把这普遍启示赐给人，并且借着这普遍启示，也把普遍的恩典赐给人。

普遍的启示与普遍的恩典的区别是什么呢？就比如，上帝借着宇宙万物，让我们从被造之宇宙万物中看到那一位创造者的痕迹，祂的智慧，祂的大能，祂的荣耀，我们能够在被造的宇宙万物中用属灵的眼睛看见那一位创造者上帝，这就是普遍启示。我们借着内在的，也就是上帝刻在我们心里的律法，认识到这一位创造者上帝乃是公义、圣洁、仁爱的上帝，这都叫作普遍启示。

再比如，上帝不仅仅借着阳光雨露让我们知道有一位创造者上帝，并且也让我们享用阳光雨露，因为祂叫日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人。祂不仅借着各种的水果、草木、花香来启示创造者上帝，同时祂也让我们来享用祂所创造的这些蔬菜水果，给我们人类作食物。这作食物就是普遍恩典，能让我们认识上帝，就是普遍启示。

既然上帝借着所创造的一切以及这外在知识和内在知识，把祂自己启示给我们人类，并且也把这普遍的恩典赐给人类，让这些照着神形象所造的人，每天享用祂所给予我们的普遍恩典，并且也让我们从普遍启示中认识上帝，这样，照着神形像被造的人，在创造他的上帝面前就有不可推卸的荣耀这位上帝，感谢这位上帝的责任。

因此，起初上帝在伊甸园里造了亚当、夏娃，而亚当、夏娃就等于是代表着全人类。从起初就让我们看到了被造的人，就有了不可推卸的荣耀上帝，感谢上帝的责任。如果人这样荣耀祂，感谢祂，这是理所当然的。如果人不荣耀祂，也不感谢祂，这就是人的罪。

所以，保罗就在【罗1：20-23】说：“自从造天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，但借着所造之物就可以晓得，叫人无可推诿。因为他们虽然知道神，却不当作神荣耀他，也不感谢他。他们的思念变为虚妄，无知的心就昏暗了。自称为聪明，反成了愚拙；将不能朽坏之神的荣耀变为偶像，仿佛必朽坏的人和飞禽、走兽、昆虫的样式。”

这样我们就知道人本来受造就应当荣耀上帝，感谢上帝，如果人不能够荣耀上帝，感谢上帝，这就是人的罪。

大家再想一想，假如果亚当、夏娃没有堕落，那么我们人类又当如何荣耀上帝，感谢上帝呢？对亚当、夏娃来讲，在伊甸园里，那行为之约就是他们荣耀上帝、感谢上帝的生活准则。用我们今天堕落后的人来看，我们假如果没有堕落，又当如何荣耀上帝、感谢上帝呢？那意思就是能够照着十条诫命去生活，那就是荣耀上帝，感谢上帝。

所以荣耀上帝，感谢上帝，不是挂在嘴上，而是以敬畏上帝的心，照着上帝刻在人心中的律法能够实践在他们的生活中，用他们的生活来荣耀上帝，感谢上帝，这就是人的责任。即使人犯罪堕落了，不能够荣耀上帝，感谢上帝，但是人也应当知道，人应该这么作。

直到今天我们发现我们如果不能这么做，那就等于是天天都在犯罪。那外邦人也是一样，只要他们不能够过荣耀神，感谢神的生活，那就是在犯罪，那就是在严重地干犯十条诫命。不论他们明不明白，懂不懂得十条诫命的内容，只要人不为荣耀上帝，感谢上帝而生活，一定是在干犯十条诫命。

**第二点**，我再解释一下诫命、律例、典章。所谓诫命，在申命记中已经多次出现，我们查考原文就知道摩西在这里所用的诫命，原文都是单数。从字面的意思来讲，就是指着十条诫命。然而，十条诫命乃是注释或者解释心中的律法，就说明这诫命乃是指着十条诫命的精意说的，就是指着人心中的那个公义之相。因为这是一个单数，就是人心中的那一个律法。

而律例、典章就是要把这心中的律法实践在生活当中，就分为两部分，一个是有关前四条诫命的礼仪律，一个是有关后六条诫命的民事律。因此，十条诫命就介于心中的那律法与礼仪律和民事律中间，它起着两个作用，一是解释心中的那律法，二是礼仪律和民事律的纲目。

**第三点**，既然人的责任是应当为荣耀上帝，感谢上帝而生活。然而亚当犯罪堕落了，他是我们整个人类的代表，在行为之约里他背了约，我们所有的人和亚当都一同背约，然而上帝出于祂怜悯的爱，没有任凭亚当及其后裔全部灭亡，而是从亚当堕落的这一个群体中，借着主耶稣基督拣选了一些人，就是让耶稣基督来拯救他们，替他们去完成行为之约，并且担当他们的罪，替他们赎罪。

这样，主耶稣基督就一生过着荣耀上帝，感谢上帝的生活，替我们遵行了行为之约，并且他借着为我们舍命流血，救赎我们脱离罪，在上帝面前被称为义。

可是我们要想一想，一个真正被基督救赎，被圣灵重生的人，也就是由以色列人所预表的那真正属灵的以色列人，既然已经得救，已经迁入到了神爱子的国度里，那我们想一想，在神的国度里应当怎样生活呢？

又回到了起初被造的时候神给予人的使命，就是叫人照着心中的那律法过荣耀上帝，感谢上帝的生活。这是理所当然的。可是我们已经堕落，并不能够这样生活来赚得永生；然而，主耶稣基督已经为我们赚得了永生。那么一个得着永生的人，被迁入到神爱子国度里的人，祂再一次吩咐我们，让我们这样生活，为的是让我们这一个因信与主联合、有永生的人，使我们在基督里的这一个生命得的更丰盛。

这一个“得的更丰盛”就是【申8：1】所说的：“我今日所吩咐的一切诫命，你们要谨守遵行，好叫你们存活。”那意思就是一个真正重生得救的人，照着心中的律法实践于生活中，过顺应心中那律法的生活，也就是谨守遵行神的律例、典章，这样的生活并不是让我们去赚得永生，而是让我们以这样的生活来荣耀上帝，感谢上帝。

但是在行为之约里，荣耀上帝，感谢上帝是赚得永生的一个条件。然而，在恩典之约里，荣耀上帝，感谢上帝，并不是赚得永生的条件，而是一个已经得到永生的人，应当这样感恩耶稣基督的救赎之恩。

**第四点**，既然我们知道因着亚当那一人一次的悖逆、犯罪、堕落，我们所有的人就和亚当一同堕落成为罪人，成为不法之子，成为悖逆之子。虽然我们因着基督的救赎，圣灵的重生，已经得到了新的生命，可是我们还在肉体中活着。那一个因着亚当的悖逆，在我们的肉体中残留的罪性，依然使我们在肉体中不能够顺服上帝的律法，照着上帝的律法过荣耀上帝，感谢上帝的生活。正如主耶稣在客西马尼园对沉睡的门徒所说的话：“你们的心灵固然愿意，肉体却软弱了。”

那意思就是，对于一个真正重生得救的人来讲，就其我们内在的那属灵生命来讲，我们是愿意顺从上帝，听从祂的话来为荣耀祂、感谢祂而生活，但是我们的肉体却软弱的。因为那私欲、罪犯住在我们的肉体里，魔鬼撒旦还依然借着这世界来引诱我们。

因此，我们有了一个重生的生命，有了一个愿意顺从主的心，却往往因着肉体的软弱而犯罪跌倒。为这个缘故，上帝就借着祂的话来引导我们，苦炼我们，试验我们，为的是叫我们真正地可以在生活中为爱上帝而看守祂的诫命。

对于我们一个重生得救的人，用什么比喻可以来说明“心灵固然愿意，肉体却软弱”这样的属灵的生命状况呢？

这就要从第一代以色列人来看，第一代以色列人，当他们被救赎来到了加低斯，即将进入迦南地的时候，由于听信了那十个探子的恶信，神不允许他们进入迦南地，以至于他们在旷野漂流四十年。

这四十年间，正如【申8：2】所说：“你也要记念耶和华你的神在旷野引导你这四十年，是要苦炼你，试验你，要知道你心内如何，肯守他的诫命不肯。”

既然摩西在这里指着第一代以色列人所说的话，可是他却是完全把它应用于第二代以色列人身上说：“你也要记念耶和华你的神在旷野引导你这四十年。”显然他是把第一代以色列人的事迹应用于第二代以色列人身上，实际上也是应用于历世历代神的百姓身上，让我们每一个人读这一段圣经的时候，都要把自己看作是那属灵的第一代以色列人一样。

由于我们在亚当里是堕落悖逆的人，虽然蒙基督救赎，圣灵重生，我们的心灵固然愿意，可是我们的肉体常常软弱。当我们还在肉体中活着的时候，就如同第一代以色列人在旷野漂流四十年一样。上帝让我们还活在这个世界上，经历这样那样的事情，目的是什么呢？

就如【申8：2】所说的，上帝借着我们所遭遇的事，乃是为了引导我们，苦炼我们，试验我们，为的是训练我们成为一个不仅仅心灵愿意，也使我们可以在肉体中爱耶和华我们的神，依靠祂，并且敬畏祂，为爱祂而谨守祂的诫命、律例、典章。意思就是照着上帝的律法生活来荣耀祂，感谢祂，就是要训练我们在这样属灵的生命中越来越成熟。

在这四十年间，上帝是如何苦炼第一代以色列人呢？第3节说：“他苦炼你，任你饥饿，将你和你列祖所不认识的吗哪赐给你吃。”目的是什么呢？【申8：3】的后半句说：“使你知道人活着不是单靠食物，乃是靠耶和华口里所出一切的话。”原来上帝把吗哪赐给以色列人，为的就是让以色列人知道，人活着不是单靠食物，乃是靠耶和华口里所出一切的话。

那么，从这一节经文中，我们是不是可以想到两个方面的意思：上帝借着物质的吗哪养活了第一代以色列人的肉体的生命，为的是让他们从心灵深处真的成为一个依靠上帝的人；因着在内心深处依靠上帝，因而也带来力量，使他们在肉体中也能够过依靠上帝、荣耀上帝、感谢上帝的生活。

这就说明，如果你仔细思想【申8：3】，那你就能知道上帝在这里所讲的乃是让人不论是在肉体的生命中，还是在属灵的生命中，都让我们深深地认识到，惟独靠着他的话才能够存活，而这吗哪所预表的就是主耶稣基督。

因此，主耶稣就在【约6：51】说：“我就是从天上降下来生命的粮，人若吃这粮，就必永远活着。”在【约6：35】祂又说：“我就是生命的粮，到我这里来的，必定不饿；信我的，永远不渴。”

这样看来，上帝借着吗哪就给了以色列人两种食物，一个是养活他们肉体生命的食物，同时也借着吗哪赐给他们属灵生命的粮食。因此，就让我们看到，上帝不仅仅使我们重生得救，得到那属灵的生命，并且也让我们因着得到这属灵的生命开始过信靠神、荣耀神、感谢神的生活，祂也一样地会看顾我们在这世上、在肉体中生活的这四十年。

当然，这“四十年”是一个代表性意义，不论我们在世上还活多少年，都可以用这四十年来形容。说明在这四十年，只要我们还在肉体中活着，上帝就借着主耶稣基督这生命的粮养活我们的属灵生命。同时，祂也叫我们在世上衣食住行一无所缺，为的是叫我们在地上可以经历祂的恩典，过荣耀上帝、感谢上帝的生活。

**第五点**，上帝是如此地爱我们，为的是让我们在世上这有限的年间可以学习遵守他的诫命。假如果我们不听神的话，不肯以我们的生命和生活为爱祂而看守祂的诫命，那会怎么样呢？在4-6节让我们看到，祂必然要管教祂所爱的儿女。

【申8：4-6】说：“这四十年，你的衣服没有穿破，你的脚也没有肿。你当心里思想，耶和华你神管教你，好像人管教儿子一样。你要谨守耶和华你神的诫命，遵行他的道，敬畏他。”

这里就清楚地告诉了我们，祂这样供应我们属灵生命的真粮，以及供应我们肉体生命的物质的一切的需用，为的就是叫我们可以成为一个谨守祂的诫命，遵行祂的道，敬畏祂的人。

那如果我们任着在亚当里堕落的那悖逆的本性，而不肯谨守祂的律例、典章而过荣耀祂、感谢祂的生活，那么凡祂所爱的，祂必管教。

**第六点**，假如果一个人他受洗加入了基督的教会，至少可以确定他已经成为上帝的约民，但是他是不是上帝的选民，我们不能确定。可是有一点，假如果这个人作为上帝的约民而不肯谨守神的诫命，不遵行祂的道，也不以敬畏上帝的心过荣耀上帝、感谢上帝的生活，可是他竟然没有被管教，那说明什么呢？

说明这个人有可能仅仅是约民，并非上帝的选民。如果他真的是上帝的选民，那么他就真的是上帝的儿女。如果真的是上帝所爱的儿女，那么祂就必然会受管教。

可见，如果我们不能够遵行祂的律例、典章，而同时也没有被神管教，这不是一个好的现象，乃是处在属灵的极大的危险中。因为【来12：7-11】说：“你们所忍受的，是神管教你们，待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲管教的呢？管教原是众子所共受的，你们若不受管教，就是私子，不是儿子了。再者，我们有生身的父管教我们，我们尚且敬重他；何况万灵的父，我们岂不更当顺服他得生吗？生身的父都是暂随己意管教我们，惟有万灵的父管教我们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有份。凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉得愁苦，后来却为那经练过的人接出平安的果子，就是义。”

这段圣经已经清楚地告诉我们，如果不被管教，就是私子。意思就是说他也许不是上帝所特别爱的那个儿女，而仅仅是把普遍的爱给予了他们的人，有可能不是把特殊之爱给予他的人。

你想一想，一个人仅仅得到普遍的爱而没有得到特殊的爱，那依然是地狱之子。如果我们真的是一个被天父所拣选、被基督所救赎、被圣灵所重生的，那经历了神特殊的恩典，特殊之爱的人，那么，凡祂这样所爱的，祂必要管教。

可见，如果我们不能够过荣耀上帝，感谢上帝的生活，不被管教是危险的，我们反而要求上帝常常警醒我们，管教我们，使我们可以遵照祂的旨意行。

**第七点**，我们又当怎样遵着祂的旨意行呢？就是【申8：3】的那一句话，要牢牢地记着主耶稣基督是如何胜过魔鬼撒旦的呢？当耶稣在旷野受试探的时候，祂禁食四十昼夜，后来就饿了，魔鬼撒旦就近前来对祂说：“你若是神的儿子，可以吩咐这些石头变成食物。”

主耶稣怎么样胜过了魔鬼撒旦呢？祂在【太4：4】，那里就是引用了【申8：3】的话说：“经上记着说：‘人活着不是单靠食物，乃是靠神口里所出的一切话。’”我们的主耶稣基督在旷野受魔鬼三次试探，祂三次胜过魔鬼撒旦所引用的经文，都是在申命记有关第一条诫命的这三章圣经中所选取的。

当魔鬼撒旦把主耶稣带到殿顶上，对祂说：“你若是神的儿子，就从这里跳下去。”主耶稣在魔鬼撒旦第二次试探祂的时候，引用的就是【申6：16】的话说“不可试探主你的神”，胜过了魔鬼撒旦。

而魔鬼撒旦第三次又把主耶稣带到一座最高的山，将万国的荣华指给他看，试探祂说：“你若俯伏拜我，我就把这一切都赐给你。”而主耶稣在魔鬼第三次试探祂的时候就是引用了【申6：13】的话说：“撒旦，退去吧！因为经上记着说：‘当拜主你的神，单要侍奉他。’”

弟兄姊妹，想一想这申命记有关第一条诫命的6-8章是何等地重要，可以说，主耶稣基督胜过魔鬼撒旦，就是这有关第一条诫命的6-8章的经文。

既然主耶稣引用了三处经文都是有关申命记6-8章的，从此，我们也可以得出结论，这申命记6-8章有关第一条诫命的指导我们生活的具体的原则，就是十条诫命的根基。如果这第一条诫命我们不能遵守，也就意味着其他九条都不能遵守，因为这第一条诫命可以被看作是这十条诫命的根基性的一条诫命。

**第八点**，从【申8：7-16】这一大段，如果我们读了之后，相信我们应该能够明白，既然那吗哪有预表性的意义指向了主耶稣基督就是生命的粮。那么，当圣经在这里说到迦南地以及迦南地的各种的美物，就像有河、有泉、有源、有山谷以及小麦、大麦、葡萄树、无花果树、石榴树、橄榄树和蜜等等。

当上帝说到在迦南地赐给他们这些美物的时候，显然祂也是要把以色列人指向那属灵的特殊的恩典。正如神当年把信心之父亚伯拉罕带到迦南地说：“我要把迦南地赐给你和你的后裔永远为业。”然而，亚伯拉罕他一生都不是为追求那属世的土地，而是听了上帝的话之后追求那更美的家乡。

如果以色列人不是仅仅是一个约民，而同时也是上帝的选民的话，那么透过【申8：7-16】论到这所有的外在的有关物质方面的普遍恩典的赐福，那必然是借着这些让我们思想属灵的特殊恩典的赐福。同时也让我们知道，如果我们不是因着普遍的恩典去思想那属灵的特殊恩典。假如你不能够从这普遍恩典看到那更美属灵的特殊恩典，那么就显明了你是何等地贪心。神对于他们这些物质方面的应许，就是要让每一个真正的属灵的以色列人，透过这丰富的普遍恩典的应许，去追求那更高更美的属灵的特殊恩典的赐福，同时也要看到在物质方面的富足，不但不能够促进人生命的丰盛，反而会危害人属灵生命的成长。

所以当我们读【申8：7-16】这段经文的时候，应当在这字里行间，看到在基督里更丰盛的属灵的特殊恩典的赐福。

**第九点**，不论是属灵生命的还是肉体生命的，我们所得到的这一切，都是神白白的恩典。我们不能够仅仅看到耶稣基督的救赎，我们得到的永生、罪得赦免是白白的恩典，我们也应该看到我们吃的、穿的、用的、住的，我们肉体生命方面，所有的这一切也都是上帝的恩典。

因为有很多的人，他仅仅看到说白白恩典就是指着重生得救，而看到他手中的财物，他会认为这都是他辛辛苦苦出力流汗赚来的。

然而，在【申8：17-18】告诉我们说：“恐怕你心里说：‘这货财是我力量、我能力得来的。’你要记念耶和华你的神。因为得货财的力量是他给你的，为也要坚定他向你列祖起誓所立的约，像今日一样。”

这不就是告诉我们说，不仅仅我们属灵生命的一切是白白的恩典，我们属肉体生命，这一切也是神白白的恩典。如果不是上帝给你健康，你能赚得财物吗？如果不是上帝给你恩赐，你能赚得这些吗？如果不是上帝给你机会，你能赚得吗？

上帝给了我们生命，给了我们力量，给了我们机会，给了我们各样的才干，以至于我们才能够去劳力赚得这一切。那归根究底，这一切不都是上帝白白的恩典吗？

为此，一个真正重生得救属于神的儿女就应该看到，我们不仅是在属灵方面，并且包括着我们一切属肉体的物质方面的供应，这都是神白白的恩典。为此，我们就应当为我们每天所领受的普遍恩典以及特殊恩典向上帝感恩。如果就连给予我们的普遍恩典，我们都应当荣耀祂，感谢祂，何况我们还领受了那特殊的恩典，岂不更当荣耀祂，感谢祂吗？所以我们就有比世人更大的责任来过荣耀上帝，感谢上帝的生活。

最后**第十点，**也就是19-20节。既然我们知道我们所有的一切都是神的恩典，那么罪呢？我们不论所犯的大罪还是小罪，所有一切的罪都不能说这是上帝没有管我而犯的罪，而应该看到这完全是人自己的责任。所以，凡是违背律法的所有的一切，都是我们在亚当里堕落成为罪人才会犯罪。

因此，我们应当为我们所犯的罪承担所有的责任，应当在上帝面前真诚地求祂怜悯。因着基督的宝血，赦免我们一切的罪，所以，罪、死亡、灭亡这一切的事情我们都应当知道，那是我们因着在亚当里的堕落成为罪人，才有了这样的结果。

最后总结一句，所有一切不好的，不论是任何的事物，那都是我们这一个罪人所犯的，那都是我们的责任。我们所得到的一切善的、好的，都是因着我们被主救赎而临到我们的白白恩典。

我们来一起祷告：“爱我们的天父，我们满心感谢你！感谢你把这宝贵的圣经赐给我们，使我们透过你的话来认识你的恩典何等地浩大，要透过你的话看到我们的属灵的光景是何等地糟糕。虽然你已经拣选我们，救赎我们，使我们有了你儿子的生命，然而我们却常常心灵愿意顺从你，肉体却软弱了。你为了使我们这懒惰的驴能够成为一个爱你、谨守你诫命、律例、典章的人，所以一生一世你都在引导我们，苦炼我们，为此，我们向你献上感恩。求你就每天借着圣灵来督促我们，感动我们，催逼我们，好让我们行走在至圣的真道上，奔走天路。求你使我们这一个悖逆的人成为一个顺从你的人。我们这样祷告是奉靠主耶稣基督的名，求！阿们！”

明日读经计划：申命记第9章。

弟兄姊妹，我们明天再见！